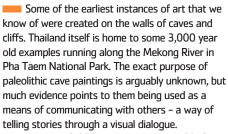
Various Artists Performance Ratchaburi

## Back to the Calle

A group of contemporary artists create a dialogue within a prehistoric space in Ratchaburi.

Text Rebecca Vickers
Photos courtesy of Metro-Sapiens: Dialogue in the Cave





That was 3,000 years ago. Now, in 2013, when it comes to communicating, we have countless ends and means at our disposal. In fact, the choices we have for 'how' to communicate something may even have begun to rival those for choosing what it is that we have to say in number. An exaggeration maybe, but the ability to send a message across the globe packaged in multiple different languages from some device kept closeat-hand in pocket is a reality, the notion that the ability to do so will become anything less than increasingly easier to do, simply unrealistic. In our ever-expanding metropolis we are growing, without doubt, an equally expansive earshot.

Regardless, is the space we have created, our

metropolitan habitat, inching closer toward a stage where one's voice can be heard, thoughts exchanged and conversations had or farther from a format that facilitates discourse? The concept supporting Metro-Sapiens: Dialogue in the Cave exhibition that took place in Chom Pon Cave, Ratchaburi, Thailand last April reasons that, "experiencing the past, confronting the present, or even surrendering to ignorance, all of these are the factors that have pushed us along the road to 'progression.' We seek for an advancement that encourages us to turn our backs on the dark and dampish cavern. We dare to rely on our inventions. We trust that they will protect us from adversities and fear of sharing the space with others and will enable us to stay in the open without concerning the bright light of the sun. In other words, the instinct to overcome nature brings us out into the open where the lights are always on. We call such a place a tremendous invention: The Metropolis."

Metro-sapiens: Dialogue in the Cave questions the functionality of our metropolis as a catalyst for dialogue by taking on its antipode, the deep recesses of a cave, as its canvas without straying from the goal of communicating with a contemporary community as its venture. Sakarin Krue-on, curator of the exhibition, described that he initially chose to manage the exhibition in the cave as a response to the fact that, "art spaces are a privilege for people in a big city, meaning that they have more chances to experience art than people in local areas. Exhibiting works in the cave is a way to send a message, in a sophisticated way, to the authority. I chose the cave, which is also a temple in its own right, to demonstrate that art can take place anywhere. We can create a brand new venue out of a prehistoric space. After filling the room with artists, the space becomes someplace more than only a dark and dampish cavern. Along with this perspective, I hope the people in the local community will get a chance (to experience art) without having to wait for any "progress." ... It will be a homecoming that frees us from the trap of the metropolis."

Noteworthy not only in undertaking, with 26 artists and over 30 works included within the exhibition, but also unique in its attempt at creating a contemporary dialogue within a prehistoric space,







01 นิทรรศการ Metro-Sapiens: Dialogue in the Cave มี สาครินทร์ เครืออ่อน ทำหน้าที่เป็นภัณฑารักษ์ใน การคัดเลือกศิลปิน โดยจัด-แสดงอยู่ภายในถ้ำจอมพล จังหวัดราชบุรี 02-03 ผลงานอนิเมชั่นชื่อ Twelve Cats สร้างสรรค์ขึ้น โดย ยุรี่ เกนสาคู คลอด้วย เพลงประกอบโดย เมธี

the exhibition, organized in cooperation with the Silpakorn Art Centre, draws us back into the cave with an invitation to experience what a modern dialogue, spoken through languages such as light, sound, installation and performance art sounds like when amplified within the walls of an underground theater. Sakarin described that the various kinds of works from the artists reflected not only a mixture of cultures but also different categories of art. "Traditional performances stood side-by-side with hi-technology works of art," such as the work of WAFT-LAB from Indonesia, a multi-disciplinary artist group who subscribes to the notion that "modernity is a state of mind not a lifestyle" and strives to create better uses for technology by "learning and understanding both modern and traditional wisdoms" alongside the traditional folk drums performed by Rachun Klomklieng and his father under the light that filtered in from the cave's aperture without any electronic amplification or artificial stage illumination. Anothai Nitibhon and Jean-David Caillouet's musical performance harmonized both traditional practices and modern composition by "responding directly to the space

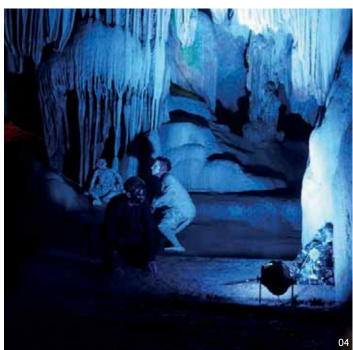
with specific sounds" recorded in the cave and translated into a contemporary composition. Amrit Chusuwan's work further re-contextualized a mixture of different sounds from vehicles on a crowded street to animal sounds and broadcast them within the cave's dim light. The works of Jiandyin "exploring processes and visual languages that create space and form" alongside Moe Satt from Myanmar's performance, demonstrating a 'typical dialogue' highly dependent upon those in attendance to succeed, further drew focus toward characteristics of modern and traditional dialogue as well as the effects of space on, and necessity for participation required for, discourse to occur. The shadow plays of Chusak Srikwan were traditional in technique but nothing short of modern in their wit and humor and the work of Don Maralit Salubayaba from the Philippines further reminded us that we were alive and well in the 21st century with their "innovative light and shadow creations." New dimensions of animation were explored by Yuree Kensaku who "painted with the brush of light from the projector on the rock wall" accompanied  Noijinda. Traditional performances translated through a modern perspective further included puppet performances by the Khumnai Puppet Company and the glittering light sculptures created by Nuts Society and the Lumiere twins that radiated a welcoming glow within the cavern inviting one to not only hear the story playing out, but also join in the conversation through the 'Give Lights Project.' Sakarin described that "these juxtapositions of works showed us how art can transcend the wall of time, races and cultures. It showed us, as beholders, a new perspective of human beings, teaching us to admire and accept each other and encouraging us to share."

Regardless of technique or media, art is, and has always been, a strong conductor of dialogue, often created as a means of fulfilling a need or desire to express some idea or reflection, and simultaneously prompting others it encounters to create and reply (either aloud or internally) with their own response. Sakarin described that, "all creative ideas derived from artists' experiences are the sharpest dialogues in their own right. Artists communicate through their arts what they have perceived from their surroundings. Meeting in a limited space with these various performances was like a camp fire party. Each possessed a chance to tell their own stories through art. This type of boundless conversation scarcely happens in a world lacking of trust...The cave was not only a new venue for the artists but also an inspiration and catalyzer of energy."

It is without doubt that the tools we use to facilitate dialogue have, over the past 3,000 years, changed. The development of languages, both spoken and coded, continue to create new spaces for conversations to occur. The real point of interest may, however, lie in the nature of the stories we have told, are telling, and will tell as well as the effectiveness of our created spaces to continually support said stories. Over time, has the content of our dialogue changed? Or simply the forms through which we speak? According to Sakarin, "what we should keep in mind, no matter where we are, is that we always cause change, more or less, in our surroundings, from the time when we lived in caves until the building of our metropolis."

When contemporary verbal expression, (be it spoken, danced, sung or viewed) is placed within the walls of a prehistoric context, do our words resonate louder than when forced to compete with the all too familiar buzz and static of a modern metropolis? If so, has our situation been improved by the metropolis or have we succeeded only in creating a platform where one can speak but cannot be heard? From Sakarin's perspective, "getting back to the cave might be a chance to explore our spirits, to know who we really are, what we are doing. The questions is, since we have moved out of the cave, what good have we done to this planet?" and Metro-sapiens: Dialogue in the Cave sets the stage for questions such as these to be asked and responses explored. Perhaps, a dialogue that couldn't have occurred elsewhere, is aiven voice.





งานศิลปะในยุคแรกๆ ที่เรารู้จักถูกรังสรรค์ขึ้นบน ผนังถ้ำหรือหน้าผา อย่างในประเทศไทยเองก็มีตัวอย่าง งานศิลปะเก่าแก่อายุร่วม 3,000 ปี จำนวนหลายชิ้นตาม ลำน้ำโขงในอุทยานแห่งชาติผาแต้ม กระนั้นจุดประสงค์ ของภาพในเขียนในถ้ำสมัยยุคหินเก่านี้ยังคงหาข้อสรุป ที่แน่ชัดไม่ได้ แต่ส่วนใหญ่แล้วตามหลักฐานที่มีอยู่ต่าง บ่งชี้ว่างานศิลปะเหล่านี้เป็นวิธีการหนึ่งในการเล่าเรื่องผ่านภาพ ผู้อื่น กล่าวคือเป็นอีกวิธีการหนึ่งในการเล่าเรื่องผ่านภาพ

นั่นคือเมื่อ 3,000 ปีที่แล้ว แต่ปัจจุบัน ในปี 2013 นี้ เมื่อพูดถึงการสื่อสาร เรามีวิธีร้อยแปดพันเก้าในการ สื่อสารตามแบบที่เราปรารถนา อันที่จริงแล้ว ตัวเลือกที่ เรามีในการจะสื่อสาร 'อย่างไร' นั้น กับสิ่งที่ต้องการจะ สื่อสารออกไปแทบจะมีปริมาณเท่าๆ กัน อาจจะดูเป็น การกล่าวเกินจริงไปก็ได้ แต่ความสามารถในการส่ง ข้อความข้ามโลกที่ถูกบรรจุในรูปของภาษาต่างๆ ที่ หลากหลาย จากอุปกรณ์สื่อสารที่พกพาไว้ในกระเป๋าใกล้ ตัวนั้น คือ สภาพความเป็นจริงในปัจจุบัน และคงจะเป็น เรื่องที่จ่ายมากขึ้นเรื่อยๆ ไม่ต้องสงสัยเลยว่า ในเมืองที่ ขยายตัวอย่างไม่หยุดยั้งที่เราสร้างขึ้นมานี้ ระยะที่เราจะ สามารถได้ยินเสียงกันได้แผ่ขยายออกไปกว้างขึ้นเรื่อยๆ

อย่างไรก็ตาม จริงหรือที่พื้นที่ที่เราสร้าง การอยู่



04 การแสดงโดยคณะหุ่น-ละครเล็กคำนาย 05-06 การแสดงชุด Chada โดย มานพ มีจำรัส



อาศัยแบบสังคมเมืองกำลังก้าวเข้าสู่ขั้นที่เสียงของทุก คนจะถกรับฟังและเป็นที่ๆ ช่วยทำให้มีการแลกเปลี่ยน ทางความคิดและทำให้เกิดบทสนทนา แนวคิดดังกล่าว กระตุ้นให้เกิดนิทรรศการสภาวการณ์-มนุษย์-เมือง: บทสนทนาในถ้ำ (Metro-Sapiens: Dialogue in the Cave) ขึ้นที่ถ้ำจุอมพล จังหวัดราชบุรี ประเทศไทย เมื่อ เดือนเมษายนที่ผ่านมา ด้วยเหตุผลที่ว่า "เพื่อจะสัมผัส ประสบการณ์ในอดีต เผชิญหน้ากับปัจจุบัน หรือแม้กระทั่ง การยอมจำนนต่อความไม<sup>้</sup>รู้ ทั้งหมดทั้งมวลนี้ล้วนเป็น ปัจจัยที่ขับเคลื่อนให้เราก้าวผู่กระบวนการของ 'ความ เจริญ' เราเสาะแสวงหาความ ้ก้าวหน้าที่ทำให้เราหันหลัง ให้กับความมืดมิดและความชื้นแฉะของถ้ำ เราหันหน้า เข้าพึ่งพิงสิ่งประดิษฐ์ของเรา เราเชื่อว่ามันจะคุ้มครอง เราจากภัยพิบัติต่างๆ และความกลัวในการแชร์พื้นที่ ร่วมกับผู้อื่น และทำให้เราสามารถอยู่ในที่โล่งแจ้งได้โดย ไม่ต้องห<sup>ั</sup>่วันเกรงต่อแสงจากดวงอาทิตย์ อาจกล่าวได้ว่า ความต้องการเอาชนะธรรมชาติของเรานำเราออกสู่พื้นที่ โล่งแจ้งที่ซึ่งแสงส่องสว่างอยู่เสมอ เราเรียกสิ่งประดิษฐ์ ชิ้นมหึมานี้ว่า 'เมือง' (The Metropolis)"

นิทรรศการสภาวการณ์-มนุษย์-เมือง: บทสนทนา ในถ้ำ ตั้งคำถามต่อหน้าที่ของเมืองในฐานะตัวเร่งบท- สนทนาโดยวางตัวอยู่ในขั้วตรงข้ามซึ่งโพรงลึกของถ้ำทำ หน้าที่เสมือนเป็นผืนผ้าใบ แต่คงไว้ซึ่งจุดประสงค์ของ การสื่อสารกับสังคมร่วมสมัย สาครินทร์ เครืออ่อน ภัณฑารักษ์ของนิทรรศการอธิบายว่า เขาเลือกที่จะจัด นิทรรศการในถ้ำเพื่อตอบโต้กับความจริงที่ว่า "พื้นที่ทาง ศิลปะเป็นเอกสิทธิ์สำหรับคนในเมืองใหญ่เท่านั้น ซึ่ง หมายถึงพวกเขามีโอกาสสัมผัสประสบการณ์ทางศิลปะ มากกว่าคนในท้องถิ่นต่างจังหวัด การแสดงงานในถ้ำถือ เป็นวิธีการหนึ่งในการส่งสารอย่างมีชั้นเชิงต่อผู้ถืออำนาจ นั้น ที่ผมเลือกถ้ำ ซึ่งจริงๆ แล้วเป็นวัดในตัวด้วยนั้น ก็ เพื่อจะแสดงให้เห็นว่าศิลปะสามารถเกิดขึ้นที่ไหนก็ได้ เราสามารถสร้างสถานที่พบปะชุมนุมใหม่ๆ นอกเหนือ จากแค่เป็นสถานที่ก่อนประวัติศาสตร์ หลังจากให้ศิลปิน ต่างๆ เข้ามาแสดงงานในพื้นที่ สถานที่ดังกล่าวก็เป็น มากกว่าแค่ถ้ำมืดๆ ชื้นแฉะ ด้วยทัศนะนี้ผมหวังว่าคนใน ชมชนท้องถิ่นจะมีโอกาสได้สัมผัสประสบการณ์ทาง ศิลปะโดยไม่ต้องรอ 'ความเจริญ' ใดๆ เป็นการกลับมาสู่ รากเหง้าที่ปลดปล่อยเราออกจากกับดักของเมือง" สิ่งที่น่าสนใจ ไม่เพียงแค่ศิลปินทั้ง 26 คนที่เข้าร่วม

และผลงานกว่า 30 ชิ้นที่จัดแสดงในนิทรรศการเท่านั้น

แต่ยังรวมถึงความโดดเด่นในการพยายามสร้างบท-สนทนาร่วมสมัยภายในสถานที่ก่อนประวัติศาสตร์ นิทรรศการดังกล่าวซึ่งจัดขึ้นโดยร่วมกับหอศิลป์ มหา-วิทยาลัยศิลปากรนี้ได้ดึงเรากลับเข้าสู่ถ้ำพร้อมกันนั้น ก็ได้เชิญชวนให้เราสัมผัสว่า บทสนทนาสมัยใหม่ซึ่งบอก เล่าผ่านภาษาต่างๆ เช่น แสง เสียง ศิลปะจัดวางและ ศิลปะการแสดงสด จะเป็นอย่างไรเมื่อถูกนำมาขยาย-ความภายในผนังของเวทีใต้ดิน สาคริน<sup>ุ</sup>ทร์อธิบายว่า ผลงานหลากหลายรูปแบบของศิลปินไม่เพียงแต่สะท้อน ถึงการผสมผสานทางวัฒนธรรมเท่านั้น แต่ยังแสดงให้ เห็นถึงความหลากหลายของศิลปะประเภทต่างๆ ด้วย "การแสดงพื้นเมืองสามารถยืนได้อย่างเคียงบ่าเคียงไหล่ ้ กับงานศิลปะที่ใช้เทคโนโลยีขั้นสูง" ตัวอย่างเช่น งาน ของ WAFT-LAB จากประเทศอินโดนีเซีย กลุ่มศิลปิน หลากสาขาซึ่งมากับแนวคิดที่ว่า "ความทันสมัยเป็น สถานะหนึ่งทางจิตใจ ไม่ใช่รูปแบบการดำเนินชีวิต" และ พยายามสร้างการใช้เทคโนโลยีที่ดีกว่าโดย "การเรียนรู้ และทำความเข้าใจทั้งภูมิปัญญาดั้งเดิมและสมัยใหม่" ควบคู่ไปกับการแสดงกลองพื้นเมืองโบราณโดย ราชันย์ กล่อมเกลี้ยง และพ่อของเขา ภายใต้แสงธรรมชาติที่ส่อง ผ่านเข้ามาตามช่องถ้ำ โดยไม่ใช้เครื่องขยายเสียงไฟฟ้า หรือแสงไฟที่ใช้บนเวทีแต่อย่างใด อโณทัย นิติพล และ Jean-David Caillouet น้ำเสนอการแสดงดนตรีที่ผสม ผสานทั้งรูปแบบดั้งเดิมและการจัดวางองค์ประกอบแบบ โมเดิร์นโดยการ "โต้ตอบโดยตรงกับพื้นที่ด้วยเสียง จำเพาะ" ที่ถูกบันทึกในถ้ำและแปลออกมาให้อยู่ในรูป-องค์ประกอบที่ร่วมสมัย อำมฤทธิ์ ชูสุวรรณ กับผล งานการสร้างบริบทใหม่ (re-contextualize) ด้วยการ ผสมผสานเสียงที่แตกต่างกันของยานพาหนะที่จอแจบน ท้องถนนกับเสียงสัตว์และถ่ายทอดออกมาท่ามกลาง แสงสลัวๆ ในถ้ำ Jiandyin นำเสนอผลงาน 'การสำรวจ กระบวนการและภาษาทางวิชวล ที่สร้างสเปซและฟอร์ม' ควบคู่ไปกับ Moe Satt ศิลปินชาวพม่าที่นำเสนอการ แสดงสด แสดง 'บทสนทนาตัวอย่าง' ซึ่งต้องอาศัยผู้ชม ร่วมทำให้การแสดงนี้สำเร็จ โดยโฟกัสไปที่ลักษณะพิเศษ ของบทสนทนาสมัยก่อนและสมัยใหม่ รวมถึงผลกระทบ ของพื้นที่ที่มีต่อการสนทนากัน ซึ่งจำเป็นต้องอาศัยการ มีส่วนร่วมเป็นสำคัญเพื่อให้เกิดวาทกรรมขึ้น ชูศักดิ์ ศรีขวัญ กับการแสดงหนังเงาด้วยเทคนิคดั้งเดิมแต่ก็ยัง คงสอดแทรกความเป็นสมัยใหม่ผ่านรายละเอียดเล็กๆ น้อยๆ และอารมณ์ขัน และงานของ Don Maralit Salubayaba ศิลปินจากฟิลิปปินส์ซึ่งเตือนเราให้ระลึกว่า เรามีชีวิตุอยู่ได้ในศต-วรรษที่ 21 ด้วยผลงาน 'ที่ใช้แสง และเงาซึ่งมี่ความแปลกใหม่' ขณะที่ ยุรี เกนสาคู เข้าไป สำรวจมิติใหม่ของอนิเมชั่น โดยการ 'ระบายสีด้วยการใช้ แสงจากโปรเจ็คเตอร์แทนพู่กันลงบนผนังหิน คลอด้วย เพลงประกอบโดย เมธี น้อยจินดา การแสดงดั้งเดิมที่ถูก แปลความผ่านมุมมองสมัยใหม่นี้ยังรวมถึงการแสดง หุ่นเชิดโดยคณะหุ่นละครเล็กคำนาย และประติมากรรม แลงระยิบระยับที่สร้างสรรค์ขึ้นโดยศิลปินกลุ่ม Nuts

Society ร่วมกับ Lumiere Twins ซึ่งส่องแสงแวววาว ต้อนรับผู้ชมสู่ภายในถ้ำ ไม่เพียงแต่เชื้อเชิญให้รับฟัง เรื่องราวที่กำลังแสดงอยู่เท่านั้น แต่ยังมีส่วนร่วมในบท สนทนาผ่านโปรเจ็คต์ 'แสง-ทาน (Give Lights Project)' อีกด้วย สาครินทร์อธิบายว่า "ผลงานศิลปะต่างๆ ที่นำมา จัดแสดงร่วมกันนี้ แสดงให้เราเห็นว่า ศิลปะสามารถ ก้าวข้ามกำแพงของเวลา เชื้อชาติและวัฒนธรรมได้ อย่างไร มันทำให้เราเห็นว่า ในฐานะของผู้ชม มุมมอง ใหม่ของมนุษย์สอนให้เราเคารพนับถือและยอมรับซึ่งกัน และกัน และกระตุ้นให้เราแบ่งปันกัน"

ไม่ว่าจะด้วยกลวิธีหรือสื่ออะไรก็ตาม ศิลปะก็ยังคง บทบาทเป็นตัวนำบทสนทนาได้อย่างดีอยู่เสมอมา และ มักจะสร้างสรรค์วิธีการด้วยการเติมเต็มความต้องการ หรือความปรารถนาเพื่อแสดงความคิดหรือสะท้อนอะไร บางอย่าง พร้อมกันนั้นก็เป็นตัวกระตุ้นให้ผู้อื่นได้สร้าง-สรรค์และโต้ตอบ (ทั้งที่แสดงออกมาและเกิดขึ้นภายใน ใจ) ด้วยคำตอบของบุคคลผู้นั้นเอง สาครินทร์อธิบาย ว่า "ความคิดสร้างสรรค์ทั้งหมดที่ได้มาจากประสบการณ์ ของศิลปินคือบทสนทนาที่คมคายที่สุดในตัวของมันเอง ศิลปินสื่อสารผ่านงานศิลปะซึ่งได้อิทธิ์พลมาจากสิ่ง-แวดล้อมของพวกเขาแต่ละคน การได้มาพบปะกันใน พื้นที่จำกัดและได้ทำการแสดงร่วมกันให้บรรยากาศ เหมือนกับการเล่นรอบกองไฟ ซึ่งศิลปินแต่ละคนต่างก็มี โอกาสได้บอกเล่าเรื่องราวของตนผ่านศิลปะ บทสนทนา ที่ไร้พรมแดนเหล่านี้เป็นเรื่องที่เกิดขึ้นได้ยากในโลกที่ ขาดความไว้เนื้อเชื่อใจซึ่งกันและกัน...อาจกล่าวได้ว่า ถ้ำนี้ไม่เพียงแค่เป็นสถานที่พบปะชุมนุมแห่งใหม่สำหรับ ศิลปินเท่านั้น แต่ยังเป็นแรงบันดาลใจและเป็นตัวกระตุ้น ให้เกิดพลังสร้างสรรค์อีกด้วย"

เห็นได้ชัดว่า เครื่องมือที่เราใช้สื่อสารได้เปลี่ยนแปลงไปจากเมื่อ 3,000 ปีก่อน การพัฒนาทางด้าน ภาษาทั้งที่ใช้พูดและเป็นรหัส ได้ต่อยอดให้เกิดพื้นที่ใหม่ ในการสนทนา ความน่าสนใจนอกจากจะอยู่ในธรรมชาติ ของเรื่องราวที่เราเล่าแล้ว ยังอาจกล่าวได้ว่า พื้นที่ที่มี ประสิทธิภาพสามารถช่วยสนับสนุนเรื่องราวที่เราถ่ายทอดออกมาด้วย กระนั้นเวลาที่ผ่านไป เนื้อหาของบท สนทนาของเราได้เปลี่ยนแปลงไปหรือไม่? หรือยังคงอยู่ ในรูปสิ่งที่เราสนทนากัน? สาครินทร์กล่าวว่า "สิ่งที่เราต้องจำให้ขึ้นใจก็คือ ไม่ว่าเราจะอยู่ที่ไหน เรามักจะก่อ ให้เกิดความเปลี่ยนแปลงในสิ่งแวดล้อมที่เราอยู่เสมอ ไม่มากก็น้อย ตั้งแต่สมัยที่เรายังอยู่ในถ้ำกระทั่งเข้ามา อยู่ในดึกท่ามกลางเมืองใหญ่"

เมื่อบทสนทนาร่วมสมั้ย (ที่ถูกถ่ายทอดผ่านการ พูด การเต้นรำ การร้องเพลง หรือการรับชม) ถูกนำมา วางในบริบทที่ล้อมรอบด้วยกำแพงก่อนประวัติศาสตร์ เสียงของเราดังก้องขึ้นกว่าความพยายามตะเบ็งแข่งกับ เสียงเซ็งแซ่ที่คุ้นเคยและกรอบประเพณีของมหานคร สมัยใหม่หรือไม่? เช่นนั้นแล้วสภาวการณ์ของพวกเรา ได้ถูกยกระดับขึ้นด้วยสังคมเมืองหรือเราเพียงแค่ประสบ ความสำเร็จในการสร้างสถานที่ที่มีแต่คนพูดแต่ไม่มีใคร ได้ยินกันแน่? สาครินทร์ให้ความเห็นจากมุมมองของ เขาว่า "การได้กลับสู่ถ้ำอาจจะทำให้เราได้ส่ำรวจจิต-วิญญาณของเราเอง เพื่อตระหนักว่าเราเป็นใครและเรา กำลังจะทำอะไรกันอยู่ คำถามก็คือว่า ตั้งแต่ที่เราย้าย ออกจากถ้ำ เราทำอะไรดีๆ ให้กับโลกใบนี้บ้างหรือยัง?" สภาวการณ์-มนุษย์-เมือง: บทสนทนาในถ้ำ ได้จัดเวที ต่อคำถามเหล่านี้ที่เกิดขึ้นเพื่อให้เราได้ถามคำถามและ ได้สำรวจคำตอบ บางทีบทสนทนาที่ไม่สามารถเกิดขึ้น ที่ไหน คือ เสียงที่เราสมควรจะได้ยินเช่นกัน 💻







07 การแสดงโดย Moe Satt ศิลปินชาวพม่า
08 การแสดงหนังเงาตัวย เทคนิคดั้งเดิมโดย ชูศักดิ์ ศรีขวัญ
09 ชุดแสดงชื่อ Tape Music จากศิลปินสัญชาติได้หวัน อย่าง Lin Chi Wei